

Baumwurzeln



»Das Hauptmerkmal der Individuen in einer Massengesellschaft ist nicht Brutalität oder Dummheit oder Unbildung, sondern Kontaktlosigkeit und Entwurzeltsein.«<sup>1</sup>

Die deutsch-jüdische Philosophin Hannah Arendt begann die Arbeit an Elemente und Ursprünge totaler Herrschafft< nach dem Ende des zweiten Weltkriegs 1945 im Exil in New York, wohin sie 1941 emmigrierte. Sie wandte sich zu diesem Zeitpunkt Fragen zu, die die vergangenen europäischen Entwicklungen angreifen und neuausrichten sollten: »Welche Prinzipien sollen die Politik in einer Welt leiten, die durch einen solchen Krieg erschüttert wurde? Kann es ein neues Europa geben? Ist eine wirkliche Achtung fremder Gesetze und Bräuche im Zusammenleben der Völker möglich?«.2 In der Entwurzelung sieht Arendt den Ausgangspunkt des Totalitarismus, im besonderen des Nationalsozialismus sowie des stalinistischen Kommunismus. Entwurzeltsein entreißt für sie den Menschen jegliche Stabilität und befördert so die Möglichkeit von einer totalitären Bewegung mitgerissen zu werden. Grundlegend dafür ist das Fallen in die Verlassenheit: »Was moderne Menschen so leicht in die totalitären Bewegungen jagt und sie so gut vorbereitet für die totalitäre Herrschaft, ist die allenthalben zunehmende Verlassenheit. Es ist, als breche alles, was Menschen miteinander verbindet, in der Krise zusammen, so daß jeder von jedem verlassen und auf nichts mehr Verlaß ist.«3 In der Verlassenheit zerbrechen gleichzeitig das eigene Selbst sowie eine Welt, an der gemeinsam teilgenommen wird, wodurch »echte Denkfähigkeit und echte Erfahrungsfähigkeit«4 zugrundgehen. Hier spricht sie sowohl von Kontakt- als auch von Weltlosigkeit. Daraus resultiert eine indifferente Haltung, die an sich gleichgültig gegenüber öffentlichen Angelegenheiten ist, an deren kollektiven Strukturierung und Ausdifferenzierung sie nicht mehr partizipiert. Entwurzelung kappt also die Verbindungen zu spezifischen politischen Situierungen innerhalb der alltäglichen Welt und ist dadurch anfällig vom Zeitgeist oder allgemeinen Parolen weggeschwemmt zu werden. In jedem Land und zu jeder Zeit bestünden >Massen< solcher entwurzelter Individuen. Totalitäre Bewegungen erfassen für Arendt immer Massen, sie bestehen aus Massenbewegungen, die nur durch eine enorme Anzahl an Individuen entstehen können und die deren letztmögliche Organisationsform bereitstellen. Der Führer, der für Arendt eine austauschbare Figur ist, repräsentiert dann den Körper für die Massen, die an sich selbst körperlos sind. »Ohne den Führer sind die Massen ein Haufen, ohne die Massen ist der Führer ein Nichts«.5 Körperlos sind

»Der Baum oder die Wurzel rufen ein trauriges Bild des Denkens hervor, das – von einer höheren Einheit, einem Zentrum oder Segment ausgehend – immer wieder das Mannigfaltige imitiert.«<sup>22</sup>

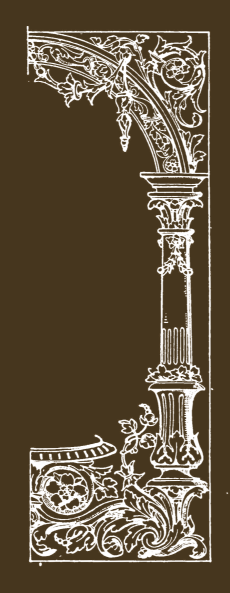
1976 erscheint der Text >Rhizom der französischen Philosophen Gilles Deleuze und Félix Guattari als Vorankündigung für die Fortsetzung ihres Projektes Kapitalismus und Schizophrenie. Beschäftigt sich der erste Band von Kapitalismus und Schizophrenie, der >Anti-Ödipus< (L'anti-Œdipe), mit den Bedingungen des Unbewussten ausgehend von der Psychoanalyse, wird der 1980 erscheinende zweite Band, die >Tausend Plateaus< (Mille plateaux), welcher den Rhizom-Text in abgeänderter Form als Einleitung einverleibt, die Frage und Dringlichkeit der Komposition von Mannigfaltigkeiten forcieren: Wie das Mannigfaltige abbilden und konstruieren? Die Implikationen dieser rhizomatischen Theorie sind so vielfältig wie dessen Anspruch, verschränkt sie biologische, linguistische, epistemologische, politische sowie ontologische Dimensionen. Den Begriff des Rhizoms sowie die des Baumes und der Wurzel, welche dem Rhizom entgegenstellt werden, sind der Botanik entnommen. Wirken die Begriffe hier zwar metaphorisch, dürfen sie bei Deleuze und Guattari nicht auf diese Funktion reduziert werden. beharren beide stets auf die Selbstsetzung der Begriffe, d. h. ihre performative Schaffung eigener Realität. Bäume und ihre Wurzeln verkörpern für Deleuze und Guattari ein zentralisiertes oder polyzentriertes System, dessen Elemente in feststehende Hierarchien verzweigt werden. So werden koordinierte Verbindungslinien hergestellt, die entlang von starren Knotenpunkten zu Über- und Unterordnung führen. Es entsteht eine Vereinheitlichung zu einem Strang, einer Hauptwurzel, einem Baumstamm. »Baumsysteme sind hierarchisch und haben Zentren der Signifikanz und Subjektivierung, zentrale Automaten, die als organisiertes Gedächtnis funktionieren.«23 Paradigmatisch dafür ist die Darstellung des Baumes des Wissens, eines der klassischen epistemologischen Ordnungssysteme ebenso wie gängige sogenannte Baumdiagramme, die sich daraus ableiten. Deleuze und Guattari problematisieren die Erzählung von klaren Abstammungslinien, die Reduktion der Geschichte auf eine pfeilförmige Zeitlinie wichtiger Ereignisse ebenso wie die Rückführung von Sachverhalten auf tranzendente ursprüngliche Gründe und Begriffe. Eine erste Logik des Baumes ist seine verzweigte Binarität: »Aus eins wird zwei«.24 Dichotomien und Dualismen teilen die Welt in klare Kategorien ein, in

welche Identitäten einsortiert werden können:

Subjekt - Objekt, Natur - Kultur, Gut - Böse. Eine

zweite Logik ist die der Kopie: »Wir meinen, daß





Vor ein paar Jahren schrieb ich eine Notiz an den Rand einer Seite in Hannah Arendts Elemente und Ursprünge totaler Herrschafftk, auf die ich immer zurückkommen wollte. Die künstlerische Arbeit Gardenk von Georg Lutz, die rechte Ideologien anhand von Spuren der Natur, etwa Pflanzen und Erde verfolgt, hat eben dieses Zurückkommen ermöglicht sowie herausgefordert. Bei Arendt musste ich damals mit Verwunderung feststellen, dass sie totalitäre Bewegungen mit dem Begriff des Entwurzeltseins assoziierte, um sich dann für Wurzelschlagen einzusetzen. Da die Philosophen Gilles Deleuze und Félix Guattari mein Denken schon immer nachbarschaftlich begleiteten, war ich deren Begriffsrepertoire gewohnt, das im ersten Moment demjenigen Arendts genau entgegenzustehen scheint. Sie verknüpfen totalitäre Strukturen mit verwurzelten Bäumen und halten diesen beweglichere und mannigfaltige Rhizome entgegen. Meine Notiz bezog sich also auf die Untersuchung dieser Verwirrung, die ich damals als Rhizomatische Verwurzelungk mit Fragezeichen betitelte. Unter Nachverfolgung der jeweils spezifischen Begriffsbewegungen im Hintergrund von Lutz' Herangehensweise soll im Folgenden ausgelotet werden, was es bedeutet, faschistische, totalitäre, aber auch epistemologische, künstlerische und philosophische Gärten zu schaffen.

ganze Welt ausbreiten.«7 »Es kann die ganze Welt

überwuchern und verwüsten, eben weil es sich wie

ein Pilz auf der Oberfläche ausbreitet.«8



Ramon Llulls 16-teilige Arbor scientiae (ca. 1295) in einem Holzschnitt von 1505. In: Populäre Enzyklopädien. Von der Auswahl, Ordnung und Vermittlung des Wissens, Hrsg. v. Ingrid Tomkowiak, Zürich 2002.

Veranschaulichung von Synchronie und Diachronie der Sprache. Ferdinand De Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, Berlin 1967, S. 104.



genetische Achsen oder Tiefenstrukturen in erster Linie Prinzipien der >Kopie und deshalb unendlich reproduzierbar sind. Die gesamte Logik des Baumes ist eine Logik der Kopie und der Reproduktion.«25 Die Kopie reproduziert immer nur sich selbst, basierend auf einem bestehenden Modell, durch das differente Mannigfaltigkeiten in sich organisiert, stabilisiert und letztlich neutralisiert wird. Was ausgeschlossen wird, ist alles, das die Grenzen durcheinander bringen könnte: Überschneidungen. Verkreuzungen. Neuverbindungen usw. Dadurch wird das vielfältige Feld der Differenzen entkomplexifiziert und es fehlt eine genuine

Idee von Differenz, die Realität erzeugen könnte, d. h. wirkliche Differenzierungsprozesse, die die Möglichkeit von Werden und Veränderung implizieren, was insbesondere die Veränderung gegebener Ordnungen und Modelle selbt miteinschließt. Mit Blick auf den Bereich des Politischen hat Benjamin Sprick deutlich gemacht, dass Baumstrukturen eine zerstörerische Eigendynamik entfalten können: »Dann nämlich, wenn das Andere, in herrschenden Ordnungen und Klassifikationen nicht Aufgehende zur Zielscheibe des Hasses und nicht bewältigter Vernichtungsphantasien wird. Gerade totalitäre Regime organisieren sich häufig in Form einer pervertierten Auslegung des Baumdiagramms, wo jeder Weg, den der Befehl eines vermeintlichen

stimmten Gruppierungen eigen ist, sondern vielmehr in das gesamte Denken des Abendlandes verankert ist: »Das Abendland hat eine besondere Beziehung zum Wald und zur Rodung; die Felder, die dem Wald abgerungen werden, sind von samentragenden Pflanzen bewachsen, dem Ergebnis einer Abstammungskultur, die baumartig ist und sich auf

>Führers< nehmen soll, von vorne herein vorge-

Baum eine Denkstruktur dar, die nicht nur be-

zeichnet ist.«26 Für Deleuze und Guattari stellt der

#### FIGÜRLICH DARGESTELLTES SYSTEM DER KENNTNISSE DES MENSCHEN

Schematische Darstellung der menschlichen Wissensgebiete. Beginn von Band 1 der im Original französischen >Enzyklopädie oder ein durchdachtes Wörterbuch der Wissenschaften, Künste und Handwerke< von 1752.

die Spezies bezieht;«27

## Wurzelschlagen Rhizom

»Denken und Erinnern [...] sind die menschliche »Bildet Rhizome und keine Wurzeln, pflanzt nichts Art und Weise, Wurzeln zu schlagen, den eigenen an! Sät nichts aus, sondern nehmt Ableger! Seid Platz in der Welt, in der wir alle als Fremde ankom- weder eins noch multipel, seid Mannigfaltigkeiten! men, einzunehmen. Was wir üblicherweise Person [...] Seid schnell, auch im Stillstand!«28 oder Persönlichkeit - im Unterschied zu einem bloß menschlichen Wesen oder einem Niemand nennen, entsteht gerade aus diesem wurzelschlagenden Denkprozeß.«9

Wurzeln zu schlagen ist für Hannah Arendt ein Deleuzes und Guattaris Charakterisierung des kreativer Denkprozess, durch welchen sich ein Rhizoms entspricht vornan mehr oder weniger Selbst, eine Person konstituiert und stabilisiert.<sup>10</sup> botanischen Definitionen: »Ein Rhizom ist als Dies passiert für Arendt in der Einsamkeit, die sie unterirdischer Strang grundsätzlich verschieden woran man partizipierte und sich demgegenüber den««.30 Als erstes wird von ihnen festgehalten, zu sein, denn es wird ein eigener fester Platz in der riert miteinander verbunden. Differenz schließt bringt Arendt hierfür das für diesen Text passende erst möglich. »Jeder Punkt eines Rhizoms kann seiner selbst willen zu bestellen – gerade dies kann Das ist ganz anders als beim Baum oder bei der immer wieder, dass dies nichts mit Intelligenz oder legt ist.«31 Das bedeutet vor allem, dass es keine als Mittel zum Zweck unter eine verallgemeinerte humanistischen Sichtweise, aus welcher Materie etwaig totalitäre Meinung subsumiert wird, auch und Geist, Natur und Kultur verschränkt an der geändert werden kann. Die Möglichkeit zur Mei- Welt teilhaben und nicht vorschnell geschieden nungsbildung, und vor allem zur möglichen Mei- oder auseinandergehalten werden können. Am zeln schlagen zu können.<sup>14</sup> Anders als es vielleicht Marginalitäten teil. Des Weiteren beschreiben Differenzierung innerhalb einer kollektiven Welt, Dimensionen gleichermaßen besetzt wird, ohne seinen Halt erhält. »In ihren Zusammenhang ge- noch Ende, sondern bewegt sich immanent im wirklich als Einer in der Welt und erhalte mein Teil möglichen Formen annehmen. Es kann immer

der Isoliertheit der Verlassenheit entgegensetzt. von großen und kleinen Wurzeln. [...] Das Rhizom Einsamkeit ist paradoxerweise eine Verdopplung selber kann die unterschiedlichsten Formen annehdes Selbst in sich selbst zu Zweien oder gar zu men, von der verästelten Ausbreitung in alle Rich-Mehreren: »Mit mir selbst zu sein und selbst zu tungen an der Oberfläche bis zur Verdichtung in urteilen wird in den Prozessen des Denkens artiku- Zwiebeln und Knollen.«<sup>29</sup> Mit dem Rhizom wehren liert und aktualisiert, und jeder Denkprozeß ist eine sie sich gegen ein Denken, das mannigfaltige Viel-Tätigkeit, bei der ich mit mir selbst über das spre- heit unter Einheiten eines Wurzelsystems zentriert che, was immer mich gerade angeht.«11 Entschei- und versuchen aus ihm Prinzipien abzuleiten, die dend für dieses Selbstgespräch ist die Fähigkeit zur Vielheiten anschlussfähig macht, anstatt sie stillzu-Erinnerung. Sich dessen erinnern, was man tat, stellen: »Das Mannigfaltige >muß gemacht wervor sich selbst zu verantworten, Integrität zeigen, dass es sich wirklich um Heterogenitäten handeln mit sich selbst zusammenleben zu können. 12 Ein- muss, die von keinerlei verzweigenden Gelenken samkeit ist aber auch Absorption von einer Sache abhängig sind. Also singuläre Punkte, die in Diffeum deren selbst willen. Von einer Sache absorbiert renz zueinander stehen. Zugleich sind im Rhizom zu sein bedeutet, nicht vollkommen beherrschbar alle Punkte in gemeinsamer Konnektivität dezent-Welt eingenommen. Neben anderen Beispielen nämlich nicht Relationalität aus, sondern hier ist sie Beispiel der\_des Landwirt\_in: »Den Boden um (und muß) mit jedem anderen verbunden werden. die totalitäre Diktatur nicht dulden.«13 Sie betont Wurzel, bei denen ein Punkt, eine Ordnung, festge-Bildung zu tun hat, stets geht sie auch von den gereinigten Ordnungen gibt und die Wirklichkeit kleinsten und gewöhnlichsten Handlungen aus. sich aus temporären heterogenen Gefügen bildet: Absorbiert zu sein heißt, eine Treue zu den Bezie- »Ein Rhizom dagegen verbindet unaufhörlich sehungen mit konkreten Inhalten und Menschen miotische Kettenglieder, Machtorganisationen, auszubilden, aus welchen Meinungen emergieren. Ereignisse aus Kunst, Wissenschaften und gesell-So entsteht eine Meinung in situ, die, da sie nicht schaftlichen Kämpfen«.32 Dies führt zu einer postnungsänderung ist für Arendt wesentlich, um Wur- Rhizom haben noch die kleinsten Bewegungen und auf den ersten Blick wirken könnte, ist der Begriff Deleuze und Guattari das Rhizom mit dem Begriff der Einsamkeit bei Arendt intrinsisch mit dem der der Mannigfaltigkeit. Als Mannigfaltigkeit ist das Gemeinschaft verbunden. Einsamkeit ist eine Rhizom eine flache Konsistenzebene, die von allen wodurch das Selbst erst seine Bestätigung sowie dass es eine höhere gäbe. So hat es weder Anfang bunden und mit ihnen verbunden, bin ich erst Geflecht des Gegebenen selbst und kann alle Welt von allen anderen.«15 Ein Selbstgespräch zerlegt, neuverbunden, umgekehrt und modifiziert wird nur dadurch möglich, dass sich das Selbst in werden, aber nicht ohne Fluchtlinien zu bilden,

demnach erst durch Freundschaft und menschliche nicht variieren, ohne ihre Beschaffenheit zu veränsprünglich mit einem politischen Gemeinsinn »in- zu konstruieren und zu produzieren, bedeutet zuwie wir sagen, daß das Denken aus dem Umgang Allianzen eingehen zu können: »Der Baum ist mit mir selbst entsteht. [...] daß mein Urteil um so Filiation, aber das Rhizom ist Allianz, einzig und anderer Leute ich mir in meinem Denken vergegen- letztlich notwendig eine Ethik der Allianzen des kann.«16 Unabdingbare Voraussetzung der Heraus- nen Abhängigkeit und Durchdrungenheit von schaft ist dann Differenzierung in und durch Plura- in Anbetracht dieses Anderen, was ein Offenbleisein wie in Gruppen, d. h. beispielsweise Interes- dass das Rhizom nicht sicherer Mittelwert zwisenverbände, lokale Selbstverwaltungen oder Ge- schen lokalisierbaren Gegenständen ist, sondern Freiheit basierend auf Gleichheit macht für Arendt deutet: »>Zwischen den Dingen bezeichnet keine »Gerade Gleichheit vor dem Gesetz kann es nur für gung, eine transversale Bewegung, die in die eine Ungleiche, also, politisch gesprochen, nur für Men- >und< die andere Richtung geht, ein Strom ohne ihren Beruf oder durch ihren politischen Willen und in der Mitte immer schneller fließt.«35 sich in Gruppen scheiden und differenzieren.«18 Wurzelschlagen ist deshalb ein gemeinsamer unaufhörlicher Prozess, der ständiger Veränderung unterliegt und immer wieder von neuem vollzogen werden muss, bzw. aus demokratischer Sicht die Möglichkeit haben muss, sich erneut vollziehen zu können.<sup>19</sup> Verwurzelung ist keine vereinzelte Handlung losgelöster Individuen, sondern gedeiht im »Zwischenraum der zwischen Menschen sich bildet. die etwas Gemeinsames unternehmen. In ihm wächst dann gleichsam von selbst jedem einzelnen Macht zu, wenn alle zusammen zu handeln begin- und Félix Guattari: nen.«20 Die Wurzeln des Zwischenraums sind für Arendt tief und besitzen deshalb Radikalität, entgegen der Extreme der grenzenlosen totalitären Bewegungen: »Nur das Gute besitzt Tiefe und kann radikal sein.« 21

mehrere Stimmen zersplittert, die von Begegnun- die stets eine Veränderung antizipieren: »Eine gen mit Anderen herkommen. Einsamkeit entsteht solche Mannigfaltigkeit kann in ihren Dimensionen Bindung. Denken entfaltet sich hier gleichurdern und sich völlig zu verwandeln.«33 Das Rhizom tersubjektiv«: »Die Gültigkeit des Gemeinsinns sammenfassend deterministische, hierarchische, erwächst aus dem Umgang mit Leuten - genauso zentrierte und genealogische Modelle zu lösen, um repräsentativer sein wird, je mehr Standpunkte allein Allianz.«<sup>34</sup> Das Denken des Rhizoms fordert wärtige und also bei meinem Urteil berücksichtigen Mannigfaltigen heraus. Die Anerkennung der eigebildung eines Selbst ebenso wie einer Gemein- Anderem, sowie die Bereitschaft zur Veränderung lität in einem grundsätzlich geteilten Raum. ben für unvorhergesehene Verbindungen voraus-Differenzierungen sowohl in eigenes Interessiert- setzt. Daher auch die Warnung der beiden Autoren, werkschaften.<sup>17</sup> Die Gründung demokratischer die Mitte oder den Zwischenraum schlechthin benur unter der Voraussetzung wesentlicher Un- lokalisierbare Beziehung, die vom einen zum andegleichheit Sinn, die ihre ständige Bedingung bleibt. ren geht und umgekehrt, sondern eine Pendelbeweschen geben, die entweder von Geburt oder durch Anfang oder Ende, der seine beiden Ufer unterspült



Rhizom. Gilles Deleuze Rhizom, Berlin 1977,



Von Hand geschriebene und verzierte >Biblia latina<. Um 1410-1420. Bereitgestellt von der Universitätsbibliothek Leipzig.



Jim's Dog. Donna Haraway: When Species Meet, Minneapolis 2008, zwischen S. 4 und 5.

6



## Rhizomatische Verwurzelung

## »Nein, kein anderer oder neuer Dualismus.«36

Arendt, Deleuze und Guattari treffen sich am Ende im >Zwischenraum<, wortwörtlich in der >Mitte< wie es bei Deleuze und Guattari heißt. Wirken ihre botanischen Begriffe gegensätzlich, so rührt deren Anziehung gerade aus dieser Spannung. Die Begriffe der Verwurzelung und des Rhizoms können als die Kehrseiten, die jeweils andere Seite desselben Zwischenraumes herausgestellt werden. Verwurzelung beschreibt die konkrete Pluralität einer politischen Welt basierend auf dem Prozess des Zwischenraums, während das Rhizom eine virtuelle Ethik der singulären Differenzierungsprozesse dieses Zwischenraums selbst konturiert. Beide Begriffe können im Lichte des anderen ihre Dringlichkeit erhalten. Arendts Bewegung der Verwurzelung kann die vielen oberflächlichen Lektüren des Rhizoms, die Deleuze und Guattari als Denker der puren Zerstreuung und Vernetzung inszeniert haben, für eine komplexere Lektüre sensibilisieren. Deleuze und Guattari haben innerhalb ihres Textes selbst zugegeben, dass sie »auf einen falschen Weg geraten«37 seien. Sie wollen keinen weiteren Dualismus, der noch einem Baumdenken verhaftet wäre und bloß zwei Modelle einander gegenüberstellen würde. Ihre Theorie zeigt sich weitaus komplexer und sie korrigieren: »Es gibt baumartige Verknotungen in Rhizomen und rhizomatische Triebe in Wurzeln.«38 Rhizomatische Dezentralität und Zerstreuung reichen nicht aus, um totalitäre Bewegungen zu konterkarieren wie Roberto Nigro und Gerald Raunig über Deleuze und Guattari konstatieren: »Neben deterritorialisierenden Formen der Flucht, des Exodus und der Zerstreuung müssen wir auch Verfahren der Reterritorialisierung beanspruchen: neue Ritornelle des Streiks, der Besetzung, der Selbstverwaltung. Reterritorialisierung heißt hier Versammlung, Verdichtung, Intensivierung, jedoch nicht als Rückführung auf ein gewohntes Territorium, eine feste Gemeinschaft, einen ursprünglichen Schutz.«39 >Ohne Rückführung auf eine indifferente Einheit: ist genau das Prinzip, das Arendt, Deleuze und Guattari eint. Sie betonen gemeinsam einen grundsätzlichen Prozess, der unaufhörlich fortgesetzt werden muss, um zu verhindern, dass man die Verbindungen kappt, sich isoliert und in abgeschlossene Zitadellen einschließt. Arendt zeigt forcierter als Deleuze und Guattari, dass Differenzierungsbewegungen und Praxen des Widerstands bei den gewöhnlichsten Handlungen und Beziehungen beginnen: dem Schachspielen, dem Boden bestellen, der einfachsten Freundschaft. Donna Haraway hatte dementsprechend Deleuze und Guattari kritisiert, dass deren starker Einsatz der Begriffe wie beispielsweise >Meute-Werden ( [hier könnte auch der des Rhizoms angeführt werden] den ungewollten und ungeschickten Effekt haben, dass alltägliche und gewöhnliche Beziehungen wie die einer alten Dame zu ihrem Hund - die zusammen nicht gerade eine rhizomatische >Meute< bilden - unerstrebenswert erscheinen. 40 Auf der anderen Seite können mit Deleuze und Guattari höchst heterogene Allianzen und Kollektive adressiert werden. Auch wenn bei Arendt materielle Objekte wesentlich in Handlungen eingeflochten sind, wird ihre Theorie noch von Intersubiektivität bestimmt. Rhizomatische Gefüge sind demgegenüber konstitutiv mit der materiellen Welt verschränkt. Hier könnte dann auch die Frage brisant werden, inwiefern wirkliche Rhizome, Bäume und Wurzeln an einer Gemeinschaft produktiv teilhaben.

Arendts Wurzelschlagen schließt also eine Hauptwurzel, einen Baumstamm aus und schließt sich an ein Rhizom an. Deleuzes und Guattaris Rhizom kommt nicht umhin, auch Wurzeln zu bilden, dem Entwurzeltsein zu trotzen. Es gilt schließlich das Festhalten an einer rhizomatischen Verwurzelung, um die Bildung von entwurzelten Baumstämmen ebenso wie entwurzelten Rhizomen zu hindern. Das textbasierte soziale Netzwerk >X<, das 2022 >Twitter< ablöste, kann die Idee eines entwurzelten Rhizom-Baums greifbar machen. Auf unregulierte und desinformierende Weise können sich dort Verschwörungstheorien, Rechtsextremismus und Antisemitismus frei verbreiten, wodurch populistische und autoritäre Systeme genährt werden. Zugleich agiert die Plattform noch von einer zentralisierten kapitalistisch organisierten Instanz aus. Deleuze und Guattari warnten davor, dass digitale, netzwerkbasierte Medien wie das Internet durchaus Baumstrukturen annehmen können: »Das wird an den aktuellen Problemen der Informatik und der elektronischen Geräte recht deutlich, die so sehr an den ältesten Denkformen festhalten, daß die Macht an ein Zentralorgan oder Gedächtnis delegiert wird.«41 Die Frage nach einem Wie der rhizomatischen Verwurzelung müsste heute also in vielerlei Hinsicht reaktualisiert werden: innerhalb der Lage der Böden, Pflanzen und des Planeten, unzähligen sozialen Krisen und Kriegen, dem Erstarken rechter Ideologien, den Verhärtungen eines Kompetenzdenkens, der Algorithmen gehorchenden Sozialen Medien, polarisierendem Clickbaiting, der Diskussionskultur der >Fakten<, oder der Kanalisierung von künstlichen Intelligenzen ...



## Georg Lutz Ein biofaktischer Garten

»Will die totale Herrschaft ihr Ziel wirklich erreichen, so muß sie dafür sorgen, daß [...] es mit der Kunst um der Kunst willen unbedingt ein Ende haben muß.«42

tersucht Georg Lutz in seiner Arbeit >Garden die muß sich verhalten wie ein Mann, der gräbt.«45 Von totalitären Spuren des Nationalsozialismus mitsamt den historischen Schichten und Sedimenten erzähdessen gegenwärtigen Auswüchsen rechten Terrors len die freigelegten Jahresringe der Bäume, welche anhand von »Natur«. Einem »Garten«, der sich von stille Zeugen der Ereignisse waren. Die Bäume wur-Pflanzen, Steinen, über das Erdreich sowie Flüssen den des Weiteren nicht nur instrumentalisiert, etwa bis hin zu Tieren erstreckt. Die vielzähligen Werke, als Tarnwald oder damit sie Stacheldraht fixieren, die die Arbeit >Garden< bilden, beinhalten Fotoauf- der an ihnen Spuren hinterließ. Sie werden als >Genahmen, Installationen, Bildtafeln sowie einen Film. denkbäume« auch zu Symbolen: tausend gepflanzte Sie wurden durch eine aufwendige Recherchearbeit Buchen erinnern an die Todesmärsche in Buchenzusammengetragen, für die Lutz an verschiedenste wald und 10 gepflanzte Bäume in Zwickau an die Orte reiste: die Gedenkstätten der ehemaligen Kon- Opfer des NSU. Zuletzt tragen sich an ihnen politizentrationslager Auschwitz-Birkenau und Buchen- sche Kämpfe aus, wurden einige der Gedenkbäume wald, als auch die ehemaligen Vernichtungslager mehrfach von Unbekannten oder mutmaßlich von Belzec und Sobibór in Polen, dann die Gedenkstätte Neonazis abgesägt. Um die Bäume zu retten, wurde für Opfer des NSU in Zwickau, den Rhododendron- versucht, entstandene Baumwunden mit Textil, park in Bremen und die Urzeitweide in Gerhausen. feuchtem Lehm und Seilen zu versorgen. Hingewie-Durch die Arbeit hinweg durchmischen sich histori- sen werden muss schließlich noch auf verschiedene sche Ereignisse mit einem botanischen Garten und Züchtungen: Korbinian Aigner, ein bayrischer Poerzeugen Spannungen zwischen verschiedenen Po- mologe und Pfarrer, züchtete während seiner Gelen: sterben, töten, verletzen, vernichten - leben, fangenschaft im Konzentrationslager Dachau heimzüchten, wuchern, wachsen; aber auch vergessen, lich die Apfelsorte KZ-3, die er durch eine gelungene verdecken, vergraben - erinnern, lichten, ausgraben. Flucht später kultivieren konnte. Die Nazis began-Überall können Bäume angetroffen werden, abge- nen in den 1920er Jahren durch Rückzüchtung verbrochene Äste, Stämme, Rinde, Blätter, Knospen schiedener Rinderrassen ein Abbild des ausgestorund ganze Wälder. Der Erdboden zeigt sich dabei benen Auerochsen zu züchten, um der Idee eine als parteilose multitemporale Zone der Geschichte: >Urviehs< nachzugehen. Heinrich Himmler wollte mit Die >Aktion 1005< oder auch >Enterdungsaktion< Anbau und Erforschung von Heilkräutern den NSbringt beispielsweise die irrwitzigen Gräuel zum Staat unabhängig von ausländischen Medikamenten Ausdruck, welche inmitten des Erdbodens ausge- machen. Hierfür entstand der landwirtschaftliche tragen wurden. Damit keine Spuren hinterlassen Betrieb des KZ-Dachau, der von der SS verharmlowerden, grub die SS die in Gemeinschaftsgräber vergrabene jüdische Leichen wieder aus, um sie zu verbrennen, die Asche über die Erde zu verteilen Was bedeutet die Zusammenstellung der Spuren oder sie erneut zu vergraben.<sup>43</sup> Der Erdboden er- dieser Ereignisse durch Lutz? Handelt es sich um möglicht Massengräber und zugleich die Pflanzung eine Investigation, die bildliche Beweise mit inforeines Waldes, der die Gräber verdeckt. Das Pflanzen mativem Wert sammelt? Sind die Arbeiten am von Wäldern war eine gängige Tarnungstechnik der Ende rein auf ihren dokumentarischen Status zu Nazis, wobei heute die meisten der Tarnwälder ent- reduzieren? Diese Perspektive einer objektivierenfernt wurden. Der Erdboden bietet andererseits den Referenzialität ließe die eher uninteressante Möglichkeit für die Gefangenen der Lager, um Bot- sowie uninteressierte Frage zu: Was soll es bringen, schaften auf Papier in Essgeschirr gehüllt für die die Geschichte rechten Terrors anhand von Natur Nachwelt zu verbergen.<sup>44</sup> Heute sichtbare Pflanzen zu erzählen? Dies hieße die den Arbeiten inhärente sind auch aus den vergrabenen Leichen oder ihrer ästhetische Montage zu ignorieren, die zu weiteren Asche hervorgekommen, bis heute treten Knochen- Fragestellungen führt. Georges Didi-Huberman hat fragmente aus Massengräbern an die Oberfläche, eine Theorie der Bilder dargelegt, die er explizit

Maulwürfe graben die historischen Erdschichten um und bringen Vergangenes ans Tageslicht. Die methodische und bildliche Begriffsübertragung der Archäologie in die Philosophie, wie sie Walter Benjamin oder Michel Foucault vorgeschlagen haben, nimmt unter dieser Perspektive erschreckend plastische Züge an. Ein Zitat von Walter Benjamin verdeutlicht diese Bewegung: »Wer sich der eigenen Vergleichbar mit Arendt, Deleuze und Guattari un- verschütteten Vergangenheit zu nähern trachtet, send >Kräutergarten (genannt wurde.

anhand des Status der Bilder der Konzentrationslager ebenso wie der >Kriegsfibelk Bertolt Brechts entwickelt. Er schlägt eine Methode der >Montage< vor, die er - wahrscheinlich in Anlehnung an Deleuze und Guattari – auch mit Wurzel und Rhizom ausführt: »Was >hinter« einem tatsächlichen Ereignis liegt, ist aber gleichwohl kein unerforschlicher >Grund<, keine dunkle >Wurzel< oder >Quelle<, aus der allein heraus die Historie in Erscheinung tritt. [...] Das >dahinter< Liegende ist ein >Netz von Beziehungen, das heißt eine virtuelle Fläche, die vom Beobachter schlicht und einfach verlangt - doch ist diese Aufgabe alles andere als einfach -, seine Blickpunkte heuristisch zu vervielfachen. Es handelt sich also um ein riesiges, in Bewegung befindliches Gelände, ein Labyrinth unter freiem Himmel mit all seinen Umwegen und Schwellen.«46 Das hier beschriebene >Netz aus Beziehungen bestimmt er an anderer Stelle mit dem Begriff der Radikalität, der an Arendt erinnert, sowie demjenigen des Rhizoms: »Radikalität hat mit dem Ursprünglichen zu tun, d. h. mit dem Unreinen, den Rhizomen, den Keimwurzeln, den unterirdischen Verzweigungen, den unerwarteten Verlängerungen und Gabelungen.«47 Lutz' Methode wird im Folgenden über den Begriff der Montage als ein Netz aus Beziehungen entfaltet, das eine Vervielfachung der Blickwinkel herausfordert. Wie es Rosmarie Waldrop in einem Gedicht für ihre literarische Arbeit vergleichbar als >Gap Gardening< ausdrückt, kann hierbei von einer Kultivierung der Zwischenräume gesprochen werden: »Voices, planted on the page, do not ripen or bear fruit. Here placement does not explain, but cultivates the vacancy between them. The voices pause, start over.« 48

Erstens kann eine produktive Implizitheit der Abbildungen von Lutz hervorgehoben werden, die nicht direkt Ereignisse und Taten der vergangenen Historie darstellen, sondern diese indirekt über gegenwärtige Szenerien der Natur transportieren. Wie Marie-Luise Zielonka in einer umfassenden Untersuchung zeigt, steckt in diesem Spannungsfeld zwischen Zeigen und Nicht-Zeigen ein reflexives Potenzial, das neue und weitere Zugänge ermöglicht: »KünstlerInnen können Kriege, Genozide, hat ganz sicher eine Geschichte und vermutlich politische Konflikte und das durch sie verursachte Leid motivisch und zeitlich distanziert thematisieren. Mittels einer gezielten Steuerung der Aufmerksamkeit durch bestimmte Strategien des Nicht-Zeigens können sie auf spezifische Weise [...] weitere Zugangsmöglichkeiten schaffen.«49 Zweitens führt Lutz die Vergangenheit mit der

Gegenwart in eine gemeinsame Montage zusammen.50 Einerseits geht er in seiner Recherche und seinen Bildern den Orten und Wegen der Vergangenheit nach, wofür er alte Fotografien aus dem Auschwitz-Album heranzieht, zitiert und nachstellt. Verfolgt werden auch die vier sogenannten Sonderkommandofotos, die in Birkenau angefertigt wur-

der Vernichtungslager, die von Häftlingen stammen. Zwei dieser Fotografien sind aus der Gaskammer des Krematoriums V aufgenommen und zeigen das Verbrennen von Leichen in einer Grube. Auf allen vier Bildern sind Wälder zu erkennen. Andererseits interagieren die künstlerischen Strategien mit anderen Versuchen der bildlichen und filmischen Darstellung. Die Szene des flüchtendes Rehs in Birkenau in Lutz' Film stellt beispielsweise, so der Künstler, ein Zitat an die Endsequenz des Films Son of Sauk von László Nemes dar, in der ein kleiner Junge in den Wald flüchtet. Diese Montage von Referenzen und Spuren agiert diffizil zwischen Vergessen und Erinnerung, Diskontinuität und Kontinuität und weist auf die Verantwortung der stets konkreten Konstruktion von Zeit. Drittens lassen sich in >Garden< irritierende Ver-

fremdungen ausmachen, die das Dargestellte vieldeutig auf weitere Sinnmöglichkeiten öffnen, ihm aber zugleich eine eigenständige Besonderheit verleihen: Spiel mit Unschärfe, gekippte Bildflächen, gespiegelte Ausschnitte, übersättigte Farben, wiederkehrende abgebrochene Äste, montagierte Arrangements oder artifizielle Archivkisten bilden Merkwürdigkeiten, die zu einem Spiel der Undeutigkeiten einladen, das zu divergierenden Bedeutungsperspektiven führt und dadurch zwingt, den Blick zu schärfen.51

Viertens und für den Kontext des >Gartens< am eindringlichsten kommt in Lutz' sensiblen Inszenierungen die materielle Welt selbst als Akteurin in den Blick. Durch die Fokussierung von materiellen Körpern, Lebewesen, Organismen mit ihren eigenen Besonderheiten und Details, handelt es sich nicht mehr um >irgendwelche< abstrakte Entitäten. Anders als bei Arendt. Deleuze und Guattari geht es nicht nur um die Übertragung von Wurzeln, Bäumen oder Rhizomen, auch nicht um eine stärkere botanische und biologische Verortung, sondern um deren höchst spezifische und situierte Konfiguration. Der Philosoph Whitehead beharrt: »Der ›Stein‹ hat einen Bezug zu seiner Vergangenheit, in der er, je nach Größe, als Wurfgeschoß oder als Sitzplatz verwendet werden konnte. Ein >Stein< eine Zukunft.«52 Wie lange ist die Pflanze hier? Was hat sie erlebt? Wie wurde sie angeeignet, was hat sie ermöglicht oder verhindert? Bruno Latour hat für die Soziologie ein Prinzip der freien Assoziation vorgeschlagen, das Akteur\*innen nicht vorschnell dem Natürlichen oder Sozialen zuschreibt und sie nicht auf ein einziges Vokabular reduziert. Termini, die für die Beschreibung von Naturzuständen auf der einen Seite und sozio-kulturellen Gegebenheiten auf der anderen Seite verwendet werden, können und sollen demnach vermischt werden. Eben dies tut Lutz auf einer künstlerischen, bildlichen Ebene, die nicht einfach in der rein menschlich sozialen Ebene aufgeht. Er testet, wie es Latour den. Diese gelten als die einzige Bilddokumentation ausgedrückt hat, »die relative Widerstandsfähigkeit

der Grenzen«53, so dass unbestimmtes und unerwartetes Anderes, und damit Neues offengehalten wird. Donna Haraway hatte an dieser Stelle präzisiert, dass es Neugierde und Respekt für tatsächliche Tiere und Pflanzen benötigt, um die Vielfalt und Topologie einer heterogenen und nicht teleologisch verbundenen Welt entdecken zu können (was sie bei Deleuze und Guattari vermisst).54 Lutz' respektvolle und neugierigen Assoziationen stehen den geschlossenen, >rassisch<-homogenen und hierarchischen Ansätzen der nationalsozialistischen Gesellschaftslehren damit diametral entgegen. Diese hatten einen >Volkskörperk gedacht, der Völker in eine Abstammung mit natürlichen Hierarchien ordnete, um nach >erbbiologischen Gütec Fortpflanzung zu reglementieren und regulieren. >Rassenmischung< war demnach durch >Auslese< vor dem >Eindringen fremden Blutes< zu schützen. Ziel war also die Reinheit der >Rasse< und sogar des >Lebensraums<.55 Anstelle das Natürliche teleologisch anzueignen, um Handlungen zu rechtfertigen, zeigt Lutz offen auf die Partialität und Spezifität der wechselseitigen Durchdringung von Natur, Kultur und Politik, die sich kontinuierlich verändert. Dies wird unter anderem durch seine Verwendung des Begriffes des >Biofakts< deutlich, welcher einen hybriden unentscheidbaren Bereich zwischen menschlichen Artefakten und natürlichen Lebewesen absteckt, der letztlich eben den Gegenstandsbereich seiner Betrachtung definiert.

Buchdruckereibesitzer Adolf Müller entschieden, dass die Antiqua-Schrift künftig als Normal-Schrift

zu bezeichnen sei.«56 Hier findet eine Domestizierung des Wissens statt, die erneut ein hierarchisierendes, ausgrenzendes und reines Normales propagiert, um in diesem Fall die Wissenspraxis zu kontrollieren. Hitlers Bezeichnung >Judenletter« fußt in keinerlei Hinsicht in der Entwicklungsgeschichte der Schwabacher, war neben dem Ausdruck seines Antisemitismus und seiner Abneigung gegen das Gotische wahrscheinlich Teil von weiteren Strategien, wie derjenigen eine auch im Ausland lesbare Schrift zu verwenden. Paradoxerweise werden gebrochene Schriften in den letzten Jahrzehnten von >Neonazis< als Identifikationsmerkmal verwendet, obwohl sie niemals ein spezifisch nationalsozialistisches Erkennungsmerkmal gewesen sind. Der Fließtext des Buches >Meine Chancen« des jüdischen Philosophen Jacques Derrida, in dem es um das differenzierende Spiel der Zeichen, Buchstaben und Schriften geht, wurde in der deutschen Ausgabe des Verlages Brinkmann & Bose 1982 experimentierfreudig in der Alten Schwabacher gesetzt. In einem Kommentar dort steht: »typografie hat sich verwickelt in die unmöglichkeit deutsch zu schreiben.«57 Die Schriftart hat aber nicht nur eine überwucherte Geschichte, sie wuchert vermeintlich auch in sich selbst, können gebrochene ornamentale Buchstabenformen, die noch einen Bezug zur Kalligrafie innehaben, als »pflanzenartig gedehnte und sich biegende Linie«58 angesehen werden. Innerhalb der gesamten Geschichte der Ornamentik wurden Pflanzen immer wieder neu für Verzierungen angeeignet. Um Lutz' Vorgehensweise zu markieren, soll nicht Im Textraum wurden verzierende Elemente, Initialen, mehr von Rhizomen, Bäumen und Wurzeln, son- Titelseiten, Frontispize usw. den Schriftblöcken nedern von Thizomen, Bäumen und Wurzeln die Rede benangestellt oder diese drangen - vor allem im sein. Die Verwendung der Schrift >Alte Schwaba- skriptographischen Zeitalter - sogar in sie ein. Diencherk wird hier als eine Figuration vorgeschlagen, ten die Verzierungen einst zur prunkvollen Manifesdie ein komplexes materiell-politisches Gefüge aus- tierung von Wissen, Macht und Transzendenz, sind drückt, welches sowohl auf dezentralisierende He- sie heute nur noch antiquierte Relikte. Gerade als terogenität als auch auf konkrete Situierung zielt. solche kann sich an ihnen aber eine Gegenbewe-Sie drückt dieses Gefüge nicht nur aus, sondern gung abzeichnen, die sich gegen einen auf phonetiperformiert es an sich selbst, ist verwickelt in eine sche, informative und semantische Inhalte reduzierspezifische und konfligierende Geschichte. Bis zum ten und gereinigten Sprachraum wehrt. Sie setzen Anfang des 20. Jahrhunderts waren sogenannte ge- visuelle Gestaltungselemente einer zweckorientierbrochene Schriften, zu welchen sie zählt, vorherr- ten Logik des Textes entgegen. Wie Juliet Fleming schend im Druck deutschsprachiger Texte. Obwohl über eine an Jacques Derrida angelehnte Methode die Alte Schwabacher ab dem 16. Jahrhundert von der >Cultural Graphology schreibt: »Making the vider Schrift >Fraktur< verdrängt wurde, hatte sie sich sual proposition >this is what writing looks like< für Auszeichnungen gehalten und blieb weiterhin even as it continues to manifest its own isotropic bekannt. 1941 wurde in einem Rundbrief Martin beauty, type ornament encourages readers to think Bormanns im Auftrag Adolf Hitlers die Verwendung about writing under the aspect of appearance, and gebrochener Schriften verboten und die >Schwaba- by turning the page into nonpurposive space it cher Judenletter« der Antiqua >Normal-Schrift« ent- breaks the stranglehold that the semantic function gegenhalten: »Die sogenannte gotische Schrift als otherwise exerts over phonetic writing.«59 Auch der eine deutsche Schrift anzusehen oder zu bezeich- Raum des Wissens ist ein geschichtlicher Erdboden, nen ist falsch. In Wirklichkeit besteht die sogenann- der eingräbt, verdeckt, ausgegraben und umgegrate gotische Schrift aus Schwabacher Judenlettern. ben werden kann. Auch er erzeugt absurderweise [...] Am heutigen Tage hat der Führer in einer Be- Biofakte: Verschränkungen zwischen Natur, Kultur sprechung mit Herrn Reichsleiter Amann und Herrn und Politik, die kritisch entwirrt aber auch neu zusammengesetzt werden müssen.





# m Ende lässt uns >Garden« von Georg Lutz überall Pflanzen und Böden sehen.

Damit führt Lutz aber nicht zurück in eine gereinigte Sphäre der Matur, sondern in manninfaltine Rhizome: komplere Durchdringungen, Überschneidungen, Verzwei-

gungen, Neuverbindungen von Macht, Politik, Üsthetik, Epistemologie und Biologie. Durch Sensibilität für heterogene Prozesse testet er die Widerstandsfähinkeit der Grenzziehungen zur Natur, die mitentscheiden, was als Leben<sup>60</sup>, aber auch als Wissen zählt. Über seine situierenden Nachverfolgungen zeigt er Neunierde und Aespekt für Gewöhnliches und Alltänliches, wobei er durch Spiele der Verfremdungen und des Micht-Zeigens einen universellen Geltungsanspruch abwehrt, um die Zwischenräume zu kultivieren. Zier fordert er eine verantwortliche Verwurzelung heraus, die Grenzen im Sinne von Differenzen respektiert und stets erneut zieht. Er eröffnet eine vielfältige Perspektive, welche die Geschichte nicht auf »unverantwortliche Weise schematisiert«61. Damit entwickelt er eine Korm der Aus: einandersetzung – die Montage –, die es erlaubt, andere und neue Möglichkeitshorizonte und Blickwinkel vorzubereiten - Keime und Knospen.

- 1 Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, Band 3 Totale Herrschaft, Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1975, S. 47.
- 2 Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, Frankfurt am Main 1986, S. 285.
- 3 Arendt, Elemente, S. 263.
- 4 Ebd., S. 262 f.
- 5 Ebd., S. 61.
- 6 Vgl. Ebd., S. 62.
- Arendt, Hannah: Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, München 2019, S. 77.
- 8 Aus dem Briefwechsel zwischen Arendt und Gershom Scholem, in: Young-Bruehl, S. 507.
- 9 Arendt, Böse, S. 85.
- 10 Vgl. »Verlust der Kreativität mit anderen Worten: der Verlust des Selbst, das die Person ausmacht.« Ebd., S. 87.
- 11 Ebd., S. 81.
- 12 Vgl. Ebd., S. 80 f.
- 13 Arendt, Elemente, S. 57.
- 14 Vgl. Ebd., S. 59.
- 15 Ebd., S. 262 f.
- 16 Arendt, Böse, S. 143.
- 17 Vgl. Arendt, Elemente, S. 36.
- 18 Ebd., S. 38 f.
- 19 Vgl. »immer wieder und immer neu zu einer solchen Konstituierung fähig« Arendt, Böse,
- 20 Arendt, Elemente, S. 260.
- 21 Aus dem Briefwechsel zwischen Arendt und Gershom Scholem, in: Young-Bruehl, S. 507.
- 22 Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie 2, Berlin 1992, S. 28.
- 23 Ebd., S. 29.
- 24 Ebd., S. 14.
- 25 Ebd., S. 23.
- 26 Sprick, Benjamin: Das Rhizom, in: Entwurzelt. Aufbruch in das Morgen, Clemens Malich (Hrsg.), Hamburg 2017, S. 34 f.
- 27 Deleuze/Guattari, Tausend, S. 32.
- 28 Ebd., S. 41.
- 29 Ebd., S. 16.
- 30 Ebd., S. 16.
- 31 Ebd., S. 16.
- 32 Ebd., S. 17.
- 33 Ebd., S. 36.
- 34 Ebd., S. 41.
- 35 Ebd., S. 42.
- 36 Ebd., S. 35.
- 37 Ebd., S. 35.

- 38 Ebd., S. 35.
- 39 Nigro, Roberto und Gerald Raunig: Territorium, in: Inventionen 1, Isabell Lorey, Roberto Nigro, Gerald Raunig (Hrsg.), Zürich 2011, S. 82.
- 40 Haraway, Donna J.: When Species Meet, Minneapolis 2008, S. 27 und S. 30.
- 41 Deleuze/Guattari, Tausend, S. 29.
- 42 Arendt, Elemente, S. 56.
- 43 Vgl. Didi-Huberman, Georges: Bilder trotz allem, München 2007, S. 38.
- 44 Vgl. Ebd., S. 19 ff.
- 45 Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften Band IV, Kleine Prosa, Baudelaire-Übertragungen, Tillman Rexroth, Hermann Schweppenhäuser und Rolf Tiedemann (Hrsg.), Frankfurt am Main 1972, S. 486.
- 46 Didi-Huberman, Georges: Wenn die Bilder Position beziehen, München 2011, S. 73 f.
- 47 Didi-Huberman, Trotz, S. 175.
- 48 Waldrop, Rosmarie: Gap Gardening. Selected Poems, New York 2016, S. 90.
- 49 Zielonka, Marie-Luise: Implizite Bilder. Strategien des Nicht-Zeigens in der zeitgenössischen Kunst, Bielefeld 2023, S. 200.
- 50 Vgl. Didi-Huberman, Trotz, S. 190.
- 51 Vgl. Didi-Huberman, Wenn, S. 78.
- 52 Whitehead, Alfred North: Prozeß und Realität, Frankfurt am Maim 1987, S. 232.
- 53 Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 184 f.
- 54 Vgl. Haraway, When, S. 27.
- 55 Dieser Abschnitt der Beschreibung der biopolitischen Ausrichtung des Nationalsozialismus orientiert sich an: Thomas Lemke, Eine Analytik der Biopolitik. Überlegungen zu Geschichte und Gegenwart eines umstrittenen Begriffs, Behemoth 1, January 2008 (1), S. 74 f.
- 56 Rundbrief Martin Bormanns vom 3. Januar 1941 mit dem Erlass Adolf Hitlers.
- 57 Derrida, Jacques: Meine Chancen, Berlin 1994, letzte Seite.
- 58 Kühl, Gustav: Zur Psychologie der Schrift, Offenbach 1904, S. 18.
- 59 Fleming, Juliet: Cultural Graphology. Writing after Derrida, Chicago, London 2016, S. 84.
- 60 Vgl. Agamben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge, Frankfurt am Main 2003.
- 61 Didi-Huberman, Trotz, S. 174.